**Нынешнее состояние мусульманских сообществ в разрезе меньшинств и большинства**

**Хамдамов Шовкат**

**Аннотация**

В статье поднята проблема сосуществования мусульманских общин в иноконфессиональной среде. Данная проблема рассмотрена с точки зрения современной мусульманской мысли, которая имеет краткий практический обзор в общих чертах. В статье не акцентируется внимание на определенной стране и не приводится в качестве примера.

**Ключевые слова:** «большинство», «меньшинство», толерантность, иноконфессиональная среда, глобализация, религиозные ценности.

**Annotation**

The article raises the problem of the coexistence of Muslim communities in a non-confessional environment.  This issue is considered from the point of view of modern Muslim thought, which has a brief practical overview in general terms.  The article does not focus on a specific country and is not given as an example.

**Key** **words:** “majority”, “minority”, tolerance, non-confessional environment, globalization, religious values.

События, происходящие на мировой арене в период конца XX – начала XXI вв., внесли серьезные коррективы, подчеркну, не в пользу мусульманского сообщества, в восприятие иноконфессиональными сообществами ислама, а в некоторых случаях и вовсе как проявление исламофобии.

Полностью поддерживая и придерживаясь мнения Президента Республики Узбекистан Ш.Мирзиёева, открыто высказанное с высокой трибуны ООН в 2018 году на 72-Генеральной ассамблее, о том, что:

«Важнейшей задачей мы считаем довести до широкой мировой общественности подлинно гуманистическую суть Ислама.

Мы чтим нашу священную религию как средоточие исконных ценностей. Мы решительно осуждаем и никогда не примиримся с теми, кто ставит нашу великую веру в один ряд с насилием и кровопролитием.

Ислам призывает нас к добру и миру, сохранению подлинного человеческого начала». [8]

Таким образом, сформированная позиция Узбекистана четко отражает тот факт, что ислам, религия, исповедуемая большинством узбекского народа, будучи мировой религией призывает к мирному сосуществованию представителей всех, без исключения, последователей вероисповеданий и конфессий в единой семье – земле и под единой крышей – мирным небом. Также осуждает проявление невежества, действия, которые, к великому сожалению, очерняют ислам и отождествляются с именем нашей религии.

Сегодня мировое сообщество является невольным свидетелем, событий, происходящих в некоторых странах Ближневосточного региона. Кровопролитные и братоубийственные события региона послужили причиной появления многотысячного потока вынужденной миграции мирного населения. Для информации: В 2019 году число международных мигрантов достигло отметки в 272 миллионов, что на 14 миллионов превышает данные за 2017 год. [9]

В ходе изучения темы «хиджры» (перевод с ар. «переселение») с точки зрения ислама, а как современной исламской мысли и фикха, такие понятия как «большинство» и «меньшинство», в действительности не имеет основу ни в его философии, ни социологии.

Однако, современное мироздание и глобальные процессы четко отражают действительность существование такого разделения людей, как представителей той или иной нации либо вероисповедания, находящихся во временном пребывании или на постоянной основе в какой-либо стране. Дальнейшие изучения показывают еще более точечные разделения.

Современные мусульмане, вольно или невольно подвергшиеся миграции четко отличаются от предков, которые описаны кораническими аятами, пытались сохранить свою религию. Современная же миграция может быть подразделена как на вынужденную, образовательную, социальную, трудовую, экономическую и религиозную. Любой из этих видов послужил возникновению понятий «большинство» и «меньшинство».

Современная исламская мысль, на основе критического и глубокого изучения фикха утверждает, что понятий «большинство» и «меньшинство» как религиозной составляющей мусульманского конфессионального или иноконфессионального обществ не существует. Исламский фикх предоставляет равные права как немусульманам в мусульманском государстве, так и мусульманам в иноконфессиональных государствах, а также устанавливает определенные обязанности одним в отношении других. Т.с. полноценное равноправное общество. [4. С.38]

Как было сказано выше, мусульмане предки, совершившие первую хиджру в исламе в Абиссинию («Аль-Хабаша»), не чувствовали себя ущемленными в правах и тем более «меньшинством» среди эфиопских христиан. Также те, кто остался в Мекке, во главе с Пророком Мухаммедом а.с., несмотря на то, что они в физическом и количественном соотношении с мекканскими язычниками были действительно в разы меньше, они несли на плечах ответственность за укрепление религии среди местных племен. Несмотря на их состояние и положение, коранические аяты, вселявшие надежду и в тоже время требующие стойкости и терпения, ниспосылались раз за разом.

Мекканские мухаджиры во главе с Пророком Мухаммедом а.с., переселившись в Медину, где влияние и большие возможности оставались за иудеями, мусульмане, имевшие уже количественное превосходство взяли инициативу в руки и составили «аль-Васика» - договор, первый свод правил совместного сосуществования, в котором четко были прописаны права и обязанности, обеспечивающие равноправие как внутри мусульманской уммы, так и мусульман и иудеев, и которые не ущемляющие и ни в коем случае не умаляющие достоинства одних перед другими.

Данный документ не разделял единое общество по количественному признаку, модно сказать больше, что по переселению в Медину Пророком Мухаммедом а.с. был создан своеобразные альянс с местными знатными племенами иудеев, которых с исламом объединял монотеизм – вера в Единого Аллаха.

Исторически сложилось так, что подобно мекканским арабским племенам, иудеи вели племенной образ жизни, исходя из собственных интересов племена обеих сторон иногда объединялись, а иногда враждовали, и в этих отношениях в качестве сторонников и противников участие принимали арабская и иудейская стороны.

С переселение в Медину, у мусульман была т.с. надежда на то, что иудеи во-первых уверуют и примут ислам, в крайнем случае примут сторону верующих в Единого Аллаха и будут поддерживать при возникновении угроз со стороны языческих арабских племен. О чем четко говорилось в документе. [3. С.32]

В частности, в тексте Соглашения говорилось, что «иудеи и мусульмане в случае военных действий объединяются», и сразу же в продолжении «иудеи племени Авф единая община (Медины) с правоверными (мусульманами), только они веруют своей верой, мусульмане же своей, каждому (принадлежат) свои владения (право на частную и общинную собственность) и души (вопросы суда), кроме тех, кто посягнет либо причинит вред другому…».

Также подчеркнуто «при возникновении военной угрозы (на единое общество Медины) извне для ратифицирующих данное соглашение (иудеев и мусульман) сторон существует взаимопомощь; между ними добрососедские отношения и любезность без нарушений; при возникновении военной угрозы (на единое общество Медины) извне иудеи с мусульманами несут равную финансовую нагрузку…». [3. С.47]

Имея количественное превосходство «ансары» - принявшее ислам мединское население понимали, что иудейские племена имели финансово-экономический потенциал, что является важным аспектом в построении внутренней политики общества.

Вышеприведенные данные говорят о не разделяют общество по количественному признаку.

Проблема данного разделения появилась в разрезе разделения стран на развитые, развивающиеся и третьи, исходя из финансово-экономического потенциала каждой из них.

История показывает, что начиная с периода Промышленной революции по сегодняшний день, технический и цивилизационный облик человечества продолжает стремительно развиваться. Однако, к сожалению этот своеобразный эволюционный процесс затрагивает человечество не только на уровне личности, но и захватывает цивилизации, а за частую и порабощает. Т.е. развитые страны являются таковыми за счет интеллектуальных и подземных, а также человеческих ресурсов развивающихся и третьих стран. Доказательство тому период колонизации.

Нельзя отрицать позитивную сторону того исторического периода. Сегодня те самые «третьи» страны равноправно используют и отчасти продолжают развивать технический потенциал, созданный в за последние 3-4 века.

Но, с разделением стран по категориям и повышением уровня жизни их граждан, личность других стран стала воспринимать окружающий мир на ином уровне. Гражданин «третьей» страны также как и представитель «развитой» имеет желание создания повседневной атмосферы комфорта во всех смыслах этого слова. Психологическое влияние данного факта привело к другой проблеме, миграции в целях экономического достатка. [5. С.69]

Кроме того, дальнейший или современный прогресс развитых стран требует еще больше ресурсов, которых к сожалению в большинстве из них не имеется. Здесь возникает острая необходимость в ресурсах по более низким ценам, либо вовсе бесплатно.

События, происходящие в некоторых странах Ближнего Востока, по оценкам и предположениям специалистов, в основном базируются именно на открытии возможности для развитых стран использования природных ресурсов региона. Однако эти же ресурсы необходимы и для развития самих стран-владелец, что и является краеугольным камнем преткновения интересов.

Список причин возникновения понятия разделения наций и народов, находящихся не у себя на Родине, на «меньшинство» либо «большинство» можно продолжить и политическими или экономическими амбициями развитых стран, возможностью их влияния в регионе; высокий уровень образовательного потенциала; возможностью трудится при определенном уровне безработицы в «третьих» странах, в конце концов психологическое влияние на самореализации личности и т.д. и т.п.

Однако, любая перемена личных обстоятельств имеет серьезное психологическое воздействие на личность. [4. С.58].

Ислам, исходя из божественных требований к правоверным, категорически запрещает подразделять людей на нации, рассы, религию, финансовое положение и т.п.

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَاكُمْ شُعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا ۚ إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِندَ اللَّهِ أَتْقَاكُمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ

«О люди! Воистину, Мы создали вас из мужчины и женщины и сделали вас народами и племенами, чтобы вы узнавали друг друга, и самый почитаемый перед Аллахом среди вас – наиболее богобоязненный. Воистину, Аллах – Знающий, Ведающий». [1. 49-сура, 13-аят]

عن أبي سعيد الخدري: "إنَّ ربَّكم واحدٌ وأباكم واحدٌ ولا فَضْلَ لعربيٍّ على أعجميٍّ ولا لعَجَميٍّ على عربيٍّ ولا أحمرَ على أسودَ ولا أسودَ على أحمرَ إلّا بالتَّقوى" (رواه الطبراني).

Передается от Абу Са’ид аль-Худрий: Пророк а.с. сказал: «Господь ваш Един, отец ваш (Адам) один, и нет превосходства араба над не арабом и не араба над арабом, и белого над темнокожим и темнокожего над белым, кроме как богобоязненностью». [2]

Эти слова из Корана и хадиса, четкое утверждение и установление полного равноправия людей в независимости от их происхождения и финансового благосостояния.

Однако, современные тенденции разделения людей и общин по количественному признаку вспять не повернуть.

Ислам известен своими гуманистическими и толерантными идеями. А также коммуникабельностью, т.е. правоверный мусульманин имеет возможность претворять требования шариата в не зависимости от времени и места нахождения.

Но для этого уместно рассмотреть некоторые факты из исламского фикха.

Во-первых, из того, что было сказано выше, в исламе не имеется понятий «большинство» и «меньшинство», однако, мусульмане, проживающие в Европе имеют некие «привелегии» или «снисхождения» со стороны шариата, которые не практикуются в странах, где мусульмане составляют большую часть граждан. Об этом, в частности, говориться в научной диссертации выпускника Абдельфаттаха Джумаа Наджжара в 2016г., Университета Файюм (Египет), в которой раскрываются цели исламского шариата в вопросах фикха гражданства в немусульманских странах.

Однако, в связи с тем, что в исламском фикхе нет разделения общин по количественному признаку, то можно ли говорить о том, что фикх гражданства является новой областью исламской науки?

Ответ прост и исходит из вышеприведенного. Фикх гражданства это современное ответвление или направление общих фундаментальных основ исламского фикха и его методологии («Усуль аль-фикх»), который по свей сути имеет коммуникабельный характер. Но это категорически не означает, что исламские нормы шариата или фикха можно моделировать в угоду определённых условий места и времени.

Те или иные причины, по которым мусульмане оказываются в иноконфессиональной среде, с возможной перспективой остаться там на условиях принятия гражданства, также имеют место в возникновении отдельных решений фикха, удовлетворяющие последователей ислама.

Сегодня в иноконфессиональной среде можно встретить фетву, по форме несхожей с той, что выдается в мусульманских странах, что и приводится Абдельфаттахом Наджжаром.

Проблема проживания мусульман в инокнфессиональной среде заключает в себе массу вопросов, которые являются основополагающими в дальнейшей жизни мусульманской личности или общины среди немусульманского сообщества.

Самый основной это вопрос принятия гражданства. Сложность пересечения интересов в решении данного вопроса заключается в том, что подданство или гражданство для мусульманина это не только владение паспортом и разрешением на проживание, но и приверженность государству, проявление полного уважения его символам, защита ее интересов и границ, а также, возможно, и веры, которая является титульной.

Эти вопросы имеют исчерпывающие ответы в современной исламской мысли на основе коранических аятов, хадисов Пророка Мухаммеда а.с. и великий ученых-богословов, а также современников. И в качестве общего ответа можно сказать, что ислам допускает сосуществование мусульман в иноконфессиональной среде при условии не навязывания им религиозных основ и требований титульной религии государства, а также предоставления им возможности отправлять религиозные чувства и следовать канонам религии. Т.е. мусульмане это не закрытое и не замкнутое общество, которое ограничено догмами и предрассудками, не дающими ей возможность интегрироваться в мировое сообщество. Наоборот, исламская мысль имеет возможность предложить массу решений современных проблем общества, в котором они находятся, более того, вопросам, относящимся к глобализационным процессам.

Также имеются вопросы трудоустройства, получения образования, реализации тех или иных проектов и т.п. [5. С.104]

Несмотря на то, что исламская мысль имеет ответы на все тематические вопросы и решения всех проблем, возникающих как у мусульман, так и у представителей иных религиозных конфессий, сегодня, мусульманская умма неполноценно изучает основы, в связи с чем интеграционный процесс мусульманских мигрантов зачастую не проходит гладко либо так как хотелось бы обеим сторонам.

В качестве заключения можно сделать следующий вывод.

Российская, а также европейская модель образования, включающая в себя дополнительный образовательный факультатив по основам религий, где каждый ребенок, по согласию родителей, имеет возможность изучить основы своей религии, является наиболее эффективным рычагом борьбы с невежеством и способствует развитию межрелигиозной толерантности в поликонфессиональном обществе.

Современная мусульманская молодежь некоторых мусульманских стран, сталкивается с социальными проблемами, в некоторых же государства, ввиду экономической неустойчивости, просто не имеют возможности обеспечить молодое поколение соответствующим образованием, что негативно сказывается на настроении потенциальной интеллигенции и соответственно, способствует оттоку «умов» в более привлекательные страны.

Кроме того, современный мир охвачен процессом глобализации, которая требует огромный объем как экономических, природных, так и человеческих ресурсов. В этом свете, обращение особого внимания на вопросы образования, мирного сосуществования народов с сохранением кода идентичности на не достойном уровне, приведет человечество к неминуемому духовной деградации. И позитивное воздействие на это можно оказать только при условии обращения к личности без разделения ее по количественному признаку и создания ей соответствующих благоприятных условий.

**ИСТОЧНИКИ И ЛИТЕРАТУРА:**

1. Коран (на арабском яз.).
2. Сборник хадисов Имама аль-Бухари и Имама Муслима (на арабском яз.).

حسن فتح الباب. "على طريق الهجرة" (دراسة علمية). مجلة إسلامية شهرية. الأزهر الشريف: مجمع البحوث الإسلامية، ٢٠١٩.

Хасан Фатх аль-Баб. «Путь хиджры» (научная публикация). Аль-Азхар: Центр исламских исследований, 2019 г.

أ.د. محمود حمدي زقزوق. "الإسلام في عصر العولمة". مجلة إسلامية شهرية. الأزهر الشريف: مجمع البحوث الإسلامية، ٢٠١٨

Профессор Махмуд Хамди Закзук. «Ислам в веке глобализации». Аль-Азхар: Центр исламских исследований, 2018 г.

 أ.د. محمود حمدي زقزوق. "الفكر الديني وقضايا العصر". مجلة إسلامية شهرية. الأزهر الشريف: مجمع البحوث الإسلامية، ٢٠٢٠

Профессор Махмуд Хамди Закзук. «Религиозная мысль и проблемы современности». Аль-Азхар: Центр исламских исследований, 2020 г.

الشيخ محمد متولي الشعراوي. "شبهات وأباطيل، خصوم الإسلام والرد عليها". مجلة إسلامية شهرية. الأزهر الشريف: مجمع البحوث الإسلامية، ٢٠٢٠.

Шейх Мухаммад Мутауалли аш-Шааравий. «Подозрения и ложь, обвинения. Противники ислама и опровержения». Аль-Азхар: Центр исламских исследований, 2020 г.

د.عبد العزيز محمد عزام. "القواعد الفقهية". القاهرة: دار الحديث، ٢٠٠٥.

Д-р Абдулазиз Мухаммад аль- Аззам. «Положения фикха». Каир: 2005.

<http://uza.uz/ru/politics/prezident-uzbekistana-shavkat-mirziyeev-vystupil-na-72-y-ses-20-09-2017>

<https://www.un.org/ru/sections/issues-depth/migration/index.html>

Сведения об авторе:

**Хамдамов Шовкат Баходирович** (Ташкент, Узбекистан) – докторант 1-курса обучения Болгарской исламской академии.

E-mail: tashqandiy@gmail.com

**Нынешнее состояние мусульманских сообществ в разрезе меньшинств и большинства**

**Хамдамов Шовкат Баходирович,**

докторант 1-курса обучения

Болгарской исламской академии

 tashqandiy@gmail.com,

Ташкент, Узбекистан

С точки зрения ислама, а как современной исламской мысли и фикха, такие понятия как «большинство» и «меньшинство», в действительности не имеет основу ни в его филосифии, ни социологии.

Разделение общин, находящихся не на земле происхождения, на «меньшинство» и «большинство», является следствием попытки добиться более высокого экономического уровня в развитых странах.

Исламская мысль имеет характер коммуникабельности, но это никак не означает, что она поддается влиянию времени и места, которые могут воздействовать на ее основы.

Мусульмане это не закрытое и не замкнутое общество, которое ограничено догмами и предрассудками, не дающими ей возможность интегрироваться в мировое сообщество. Наоборот, исламская мысль имеет возможность предложить массу решений современных проблем, в частности касающихся и глобализационных процессов.